國立中正大學哲學系教學大綱（碩博合開）
114學年度第2學期

	課程名稱(中文)
	道德相對主義、道德客觀性與道德規範性

	課程名稱(英文)
	Moral Relativism, Moral Objectivity, and Moral Normativity

	授  課  教  師
	許漢
	修　別
	□必修　　　■選修

	課          碼
	
	學分數
	3

	課  程  概  述
	道德相對論（MR）雖是道德哲學中較少被討論，卻是道德與道德規範性的理論難以規避的挑戰。道德規範性（MN）是當代（其實，一直是)道德哲學的核心議題，哲學上所有的道德理論終究要對此有所主張，正面、反面或承認無解。這門課以後設倫理學的觀點來討論MR，許多後設主張與議題如客觀性、普遍性是MR必定面對與回應的，因為這是道德/道德規範性理論的要素也是MR要克服的難題。道德客觀性(MO)如Mackie（1977）所說，是一階道德的預設，MR可以堅持反MO的立場如Harman（1996）的MR，也可以如David Wong（2006）的MR試圖調和MO。雖然這門課主要是以後設的觀點來看待MR，但，MR會以不同方式涉及更實質的主張，不僅是一階的倫理主張如約定論或契約論，甚至在一定意義上和跨疆界的倫理或政治哲學議題相關如Rawls的民族間的律法(The Law of Peoples)，提出所謂現實主義的烏托邦式的規範的國際政治哲學，但，其現實面就離不開文化多樣性的事實，這或也相關到霍布斯式的政治現實主義，如此，MR也和國際或全球的政治道德議題相關。這門課當然不可能討論與MR相關的每個議題，課程只能選擇在後設倫理學上較為的核心議題，這主要是MR如何論述道德規範性，而以道德客觀性為MR理論在道德規範性之議題的引爆點。
[bookmark: _GoBack]〈道德相對主義、道德客觀性與道德規範性〉是後設倫理學的議題，其重要性似乎被忽視了，一方面或如David Wong（2006）所說的，哲學界大多時候都避免討論（除非是批評），但，他2023說，MR是令人憂心的議題。Simon Blackburn（1998）說得相當深刻，當文化是MR的基礎，文化相對論（CR）對許多價值議題的意見似乎是final word（定讞），如此，以CR為基礎的MR似乎就是道德的壁壘了。但，哲學家如休謨就不認為事實蘊含價值。休謨對當代後設倫理學的影響可說無與倫比。休謨沒對MR表達過看法，但應該是反對的，而，Harman之為休謨主義者，他與Blackburn（也是休謨論者）對MR的看法正好相左。課程中有濃厚休謨主義的痕跡（這是課程選讀文獻呈現的傾向，不必是我個人偏好），無論如何，這是extraordinary（借用Rawls對休謨的一個評論用語，但這不一定符合羅爾斯之評論的意圖）。

	學  習  目  標
	課程目標可以由課程名稱以及前面的概述就有大約的表述，更直接地說，這門課要達到的目標，一是嚴肅探究道德相對論的後設倫理學的意涵，似乎，這終究關係到道德的理解，而MR否認道德客觀性，承認道德規範性，如此，這門課的目標就是設法確認道德客觀性是道德的一個構成面向，一旦成立，那麼，MR如何回應道德客觀性？更嚴肅的是，MR能對道德規範性提出可信的論述？這個問題需要考慮前述客觀性的構成意義以及不同的後設倫理學主張如實在論（包括自然主義與非自然主義）、非認知論對於道德規範性的主張與論述。如此，在邁向設定目標的過程，這也包括以後設倫理學的觀點來探究道德相對論。我們對這些後設倫理學主張與論述的討論，當更進一步促使我們，包括在概念上與理論上，去探究：道德應如何理解？做為課程目標，我希望我們能表述出道德的理解與道德規範性的內在關聯性。

	課  程  進  度
	課程（以閱讀之文獻為畫分）進度分為三階段：
1. Gibert Harman（主要是1996，而1977、1985是有幫助理解他更完整的後設立場的參考，而2000則不參考），David Wong (2006，主要是第2章，而第6、8章也更進一步將自然主義客觀性的論述，值得參考，2023應是2006的哲普版，就不讀了但可參考)，另外，參考S. Blackburn(1998)對MR的討論，以及David Velleman（2016）。此外，MR還涉及涵義甚廣的一個議題：道德爭議，我們會讀Max Kölbel的〈Faultless Disagreement〉（2004）；雖然Kölbel的文章不直接討論MR，但他提出的真理相對論不但給MR提供了理論空間，也被認為克服了所謂的索引式的相對主義(indexical relativism)面臨的難題。Folke Tersman《Moral Disagreement》（Cambridge, 2006）在後設倫理學的層次分析討論道德爭論對於道德知識的懷疑論。這對MR並不特別有利，Harman的MR是否可以回應？此外，Richard Rowland的Moral Disagreement（Routledge, 2021）也可參考（比較更廣層面包括政治哲學，我其實認為，Rowland的討論也恨有哲學意義，但也包括政治哲學，後設倫理學的討論也比較容易，可參考）。
2. Wong對（相類似與Harman的強韌版本的）MR提出一些帶有普遍性、客觀性的修改，這樣的修改是否能夠讓MR還保持其特性？J.J. Thomson (1996) (85頁) (的主張以及她和Harman的辯論。這部分的議題包括Harman與Wong的MR能否回應Blackburn以及實在論者對MR的批評。客觀性的說明當然也包括自然主義與非自然主義實在論的主張，前者選讀David Copp的Ethical Naturalism and Normativity (Oxford, 2024)，後者選讀David Enoch( 2011)的Taking Morality Seriously(Oxford)的3、4章。此外，Dworkin在1996年的"Objectivity and Truth: you’d better believe it"反對一階、二階道德觀的區分，雖然他在2011的Justice for Hedgehogs有些修改，但大方向的思考沒變，他談得是政治道德中的objectivity 與truth，而非後設倫理學的論述。在理論上，Dworkin的否定道德實在論以及否定一階、二階道德觀之區分(不論你被說服多少)無論如何是後設倫理學的重大議題。
3. 道德有規範性的一個特質是道德性質（規範）是客觀的，而實在論對客觀性的說明就有較強的基礎與說明力。自然主義實在論的論述包括David Zimmerman（1985）”Moral Realism and Explanatory Necessity”, P. Railton 1985 “Moral Realism”, F. Jackson與P. Pettit(1996) “Moral Functionalism, Supervenience, and Reductionism”，用不同的方法論來論述自然主義對道德性質的說明，也因而對道德規範性的理解並不一致；而 D. Enoch(2010) “How Objectivity Matters”與反實在論的Mackie (1977)與R. Joyce(2024)”a theory of moral fictionalism”，Sharon Street (2016), ”Objectivity and truth: you’d better rethink it”，這些雖都不贊同實在論，如此在對MO與MN的主張與論述上有鮮明的哲學意義的爭論。

	教  科  書  及
參  考  書  目
	這門課沒有所謂的教科書，上課使用的教材選自上述哲學家的一些著作，大約包括下列:
Gibert Harman, 1996, “moral relativism” in Moral Relativism and Moral Objectivity, G. Harman and J.J. Thomson, Blackwell, 1996: pp.3-64.
——,1985, “Is There a Single True Morality?” in Morality, Reason and Trth: New Essays on the Foundations of Ethics, David Copp and David Zimmerman (eds), Rowman & Allanheld, Publishers: pp.27-48.
——,1977, The Nature of Morality, OUP: chap. 3-11.
David Wong,2006, Natural Moralities: A Defense of Pluralistic Relativism, OUP.（chap. 1,2,4,6,8）
——,2023, Moral Relativism and Pluralism, Cambridge. 【表述其2006調和MR與道德客觀性之哲普小書，可參考】
道德爭論：
Kölbel, Max. (2004). “Faultless Disagreement.” Proceedings of the Aristotelian Society (New Series), 104(1), 53–73. doi:10.1111/1467-9264.t01-1-00003.
Richard Rowland, 2011, Moral Disagreement, Routledge.【參考Part I, VI】
David Heyd (ed), 1996, Toleration: An Illusive Virtue, Princeton.〔參考chap. 1, 2, 3, 12.〕
David Enoch,2010, Take Morality Seriously, OUP. (chap. 8)

道德客觀性：
J.J. Thomson,1996, “moral objectivity” in Moral Relativism and Moral Objectivity, G. Harman and J.J. Thomson, Blackwell, 1996: pp.67-154.
John Bengson, Terence Cuneo, and Russ Shafer-Landau 2024, The Moral Universe, OUP. (Chap. 6)
David Enoch,2010, “How Objectivity Matters”, Oxford Studies in Metaethics, vol. 5, OUP: pp.111-152.
Ronald Dworkin, 1996,"Objectivity and Truth: you’d better believe it", Philosophy and Public Affairs, Vol. 25, No. 2. (Spring, 1996), pp. 87-139.
——,2011, Justice for Hedgehogs, Cambridge, MA: Belknap Press: ch. 4.
Sharon Street, 2016, ”Objectivity and truth: you’d better rethink it”in Oxford Studies in Metaethics, vol. 11, OUP: pp.293-333.
道德規範性：
David Copp,2025, Ethical Naturalism and the Problem of Normativity，OUP.
Frank Jackson, 1998, From Metaphysics to Ethics：A Defence of Conceptual Analysis, OUP. (Chap. 1, 5, 6)
Frank Jackson and Philip Pettit,1996, “Moral Functionalism, Supervenience and Reductionism,” The Philosophical Quarterly, Vol. 46, No. 182 (Jan., 1996), pp. 82-86.
Richard Joyce, 2024, Morality: From Error to Fiction, OUP. (Chap. 1,6,7,8)
John Bengson, Terence Cuneo, and Russ Shafer-Landau 2024, The Moral Universe, OUP. (Chap. 1,2,3)
David Enoch,2010, Take Morality Seriously, OUP. (chap. 3) 
David Zimmerman,1985,”Moral Realism and Explanatory Necessity”, in Morality, Reason and Trth: New Essays on the Foundations of Ethics, David Copp and David Zimmerman (eds), Rowman & Allanheld, Publishers: pp.79-103.



	成績評量方式
	請分別註明碩士班及博士班成績評量方式
碩士生：課堂報告30%、課堂表現(議題之導讀報告)及出席率參與(提問、反對等)30%、期末報告40%
博士生：課堂報告25%、課堂表現(議題之導讀報告)及出席率參與(提問、反對等)25%、期末報告50%

	課  程  核  心  能  力
（可複選）
	█ 1. 具備哲學基本知識，以及理解哲學基本問題、概念與重要學說。
█ 2. 具備邏輯推理、概念分析、反思批判、另類思維、閱讀哲學經典與清楚表達複雜觀念之能力，避免獨斷或謬誤。
□ 3. 認識哲學之功能與價值。
□ 4. 具有文化素養與關懷，對於哲學如何改變人類及影響歷史發展，有初步的認識。

	備          註
	一、選修課程請勾選隸屬領域：□形上學□知識論█倫理學與法政哲學□心靈與語言哲學□科學史與科學哲學□數理邏輯與哲學邏輯
二、碩博合開課程請於授課大綱中註明碩士班及博士班成績評量方式，謝謝您。



請尊重智慧財產權，不得非法影印教師指定之教科書籍

